素应梁启超先生等邀请,在北大讲学两年。他回去以后写了一本 小书,他在书里讲当时的中国,人心蓬勃发展,大家都非常努力, 对人生都有一个正面的期望。他说,像这样的发展势头,如果我 们有一笔基金给中国,中国差不多二三十年之后就能赶上西方的 世界。这是罗素当时讲的话,我们在春天的时期,要蓬勃发展。 可是,好景不长,日寇发动了侵华战争,就使得中国不能"休复", 把它断掉了,我们的春天就被断掉了,不能复了。那时,中国发 展的道路坎坷、崎岖,不能复。今天的中国,又迎来了一个春天, 21世纪的中国,强盛了,大家都有钱了,这也是春天。春天来 临,"休复",很顺,没有外面的干扰,虽然美国时不时来点儿干 扰,但还没有到断掉那个程度,所以我们还能"休复",一直发展。 "频复",我们不要再回头,一直发展。到了"中行独复","独复" 的六四和初九相应,初九是诚,是我们中国的传统文化,到了第 四爻,虽然有了新发展,我们中国有钱了,但是我们不要放弃好 的传统, 所以现在强调复兴中国文化, 才会有"一带一路"倡议, 很多学者说,这是大同世界的理想,这就是"中行独复"。到了 六五"敦复",中国的强盛要像大地一样,不仅是自己"独复", 还要能够载物, 能把自己好的东西, 贡献给其他弱小民族。但是, 危险在第六爻,即千万不要有战争,如果有战争的话,我们的春 天就会受到破坏。这就是我从"不远复"想到的这些,从复卦来 看今天发展的问题。

为什么我讲这个?因为我们现在学一个卦,无论是哪个卦,除了古代的卦爻意思之外,我们也可以把自己的思想、把现实人生放进去来看。孔子在《彖传》中说"复其见天地之心平",这

句话很重要,从复,能够看天地的心。天地有没有心? 佛家认为 天地没有心,天地是外在的物质; 儒家强调天地有心,天地的心 是我们给它建立的,所以宋儒张载称"为天地立心", 在《易经》 来讲,天地就是生生不息,这个心就是生生不息的心。"复", 就 是表示生生不息。宇宙万物的发展,到了剥,到了坤, 六根阴爻 之后, 又回阳, 万物又产生了。

## 无妄卦(量)第二十五



扫一扫, 进入课程

无妄卦,这一卦很有趣,也很特殊。佛教常常说没有妄想,就是无妄。无妄和佛家思想颇有渊源。尽管印度佛学在文王的一千几百年之后才到了中国,但是无妄的思想在文王那里就已经提出来了。这个无妄的思想,也可以跟佛家的无妄相应。为什么这个卦名字叫无妄?我们先看这六根爻。上面是乾,下面是震。乾代表光明,震是动,这个卦就是动与光明。乾代表健,天行健,动而能够健,生生不息,这就是无妄的意思。无妄才能光明,无妄才能生生不息。同时,雷在下面,天在上面,雷在中国古代代表雷公,司刑罚,所以有妄想,雷公知道了,就加以处罚。天下雷动,使得我们大家要反省自己有没有做了错误的事情。古代人不懂气象科学,看到天打雷就害怕了,就想想自己有没有做了坏事情遭雷劈。这也是无妄的一个意思。



无妄。元亨利贞。其匪正有眚,不利有攸往。

无妄卦第二爻阴位当,第五爻阳也位当,一阴一阳相应,故 二五相应,无妄。无妄的卦辞有"元亨利贞"四字,"元",动机, 无妄的动机善良;"亨",沟通,无妄才能以本心跟人家沟通,无 妄才能利人,无妄才能顺应正道。这四个字是无妄的四个德行。 "其匪正",如果行为上不是正道,不能做到无妄,那是因为"有 眚",内在有偏见、有欲望,"眚"就是内在的欲望、偏见和私心。 这样的话,"不利有攸往",内心有偏见、有邪念、有私心的话, 当然不利于往前走。



初九。无妄,往吉。

初九阳爻, 雷震动, 这根爻也是主爻。这一爻是动的开始, 开始的本心是无妄的, 所以"往吉", 可以往上走, 可以做任何 事情。也就是说, 如果你问心无愧, 那么做任何事情都是吉。



六二。不耕获,不菑畲,则利有攸往。

六二 "不耕获,不菑畲",不耕而有收获,"菑"就是种地, "畲"就是好土地好收获,不去耕种也有好的田地的收获,这 不可能吧?这里的意思就是,你不求获,不求有好的田地,顺 其自然。也就是说,无求,不要有目的地去追求。有目的,就 有邪念了。如果这样无求的话,"则利有攸往"。不然的话,有 私心有妄念,就不能走。因为这一爻和第五爻相应,这一爻 是臣子,第五爻是君主,臣子要无求,无私心,才能够和九五 相应。



六三。无妄之灾,或系之牛,行人之得,邑 人之灾。

第三爻多半有问题,所以有"无妄之灾"。无妄本来是好的,没有妄想没有妄念,但还是有灾害,为什么呢?我举个例子,比如一个和尚,他无妄,没有妄想,不做坏事,强调修行,但是外面的灾也会导致他生病、遇难,灾害是外来的,不是他自己造的。尽管他自己做了好事情,但是碰到灾害也会损伤。危险是外在的,不可避免的,即使无妄,还是会有灾。"或系之牛","或"就是举例子,就像你把牛拴在牛棚里,外面来了一个人把牛偷走了,这不是你的错误,你把牛拴好了,但是有人跑来偷走你的牛。这种损失有时是不可避免的,不是你种的因。像禅宗三祖身体上有毛病,就问二祖,我一直修行,为什么还有身体的毛病?二祖告诉他,这不是你的毛病,这是外在的。还有中国有名的玄奘大师,在印度十七年,带回很多经书,对中国佛学的发展贡献极大,但是他晚年生病,皆因在求经路上风餐露宿,饥寒疾病交加,身体就受到影响。他有很大的功德,但是外在的病还是找上来了,这不是他的问题,是无妄之灾。无妄,还是有灾。



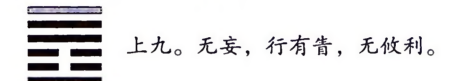
九四。可贞, 无咎。

到了九四,"可贞",可以用贞,贞就是正道。九四是阳爻,贞是诚,就是可以把握诚道,无咎。到了九四要讲一个"诚"字,因为第四爻已到了外面,前面三爻是内,第四爻是外,所以由内到外,

要诚。诚和无妄,后面我们再做个比较,它们有相关,也有不同。



第五爻 "无妄之疾",尽管你修功德,做善事,对人很好,但还是会生病,会有心脏病、癌症等。这与你的修行和道德无关,既然和道德无关,就不要恐惧,不要怕,不要用药,也会"有喜"。这是讲心理的,要转化,认为这不是我的毛病,不是说不吃药,而是要在心理上理解它是自然的,念头一转,就有喜。



到了上九这一爻,爻辞很有深意。"无妄,行有眚",虽然无妄,但是在行为上认为自己无妄,是一种毛病。无妄是你的本真,无妄也就是无辜,就像小孩子的天真无邪,但是在行为上有毛病。为什么有毛病?因为不能什么事情都推给无妄,假设行为上做一件事,做得不好,就说自己动机上是无妄的、无辜的,这没有用。行为上做错了,有了坏的结果,还是要负责。所以,在行为上要注意,不能拿无妄来做借口。无妄照样在行为上会有毛病,"无攸利"。所以,到了这一爻,在行为上不能只强调无妄,不能只强调无辜,也不能只强调天真,天真是在初九,小孩无妄,可以往,吉。到了上九,就是老天真,老了还以为自己天真,那是有心为之,不是真正的无妄了。这句话我认为对信佛教的人是一个很好的建议,很多人学佛,认为自己做善事就不会有坏结果,但是你以为的善事

也可能带给别人坏的影响,故不要以为自己是善就可以。也就是说,只有无妄不行,还要有技术、有方法,走正道,才能把它实现出来。

讲完了这六根爻,我们现在做一个简单的总结:

初爻,动机要善,才是真无妄。

第二爻, 无求, 不贪。

第三爻,不要畏惧。

第四爻, 走正道。

第五爻, 无为自然, 有点毛病没有关系, 要能自然。

第六爻,不要自以为是,自以为无辜,自以为天真,自以为无妄。

这是六根爻的简单意思,现在离开爻辞,我把无妄的思想再加以发挥、说明。无妄这两个字很重要,在佛家里面,禅宗有个大师叫天皇道吾,他讲了两句话,我觉得很好,也常常引用。他说"但尽凡情,别无圣解",他这两句话就概括了整个佛学的思想,佛学就是要断掉妄想,就是要无妄,没有什么高明的解释,也没有什么高超的理论,不需要把经书讲得头头是道,不要那些文字,只要你做到断掉妄情就够了。这就是无妄。这是佛家。那么儒家呢?我在《易经的处变学》一书中引用了程伊川对诚的解释,他说"闲邪诚自存",只要把邪恶挡住,诚就自存了。这个邪就是妄,闲邪就是无妄。所以佛家的但尽妄情和程伊川的闲邪,都和《易经》的无妄思想是相通的。

我们现在就无妄卦这六根爻,拿佛家的话来做个总纲。初爻,

就是佛家讲的自性、佛性,或者菩提之道,或者真如的境界。第二爻,在佛家讲就是无贪,贪和痴都是妄想。第三爻,佛家讲无畏,佛家有三种施舍,第一种是财施,给人家钱,给人家东西;第二叫法施,传法给别人;第三种叫无畏施,就是把这种精神上的无畏传给人家,使得大家都不怕生死,不怕灾害。第四爻,可贞就是正,贞者,正也,中正的正,正道,佛家就讲八正道。第五爻,讲疾病,无妄之疾,即佛家讲的缘空,我们的身体就是缘聚,生病了、死了,缘散,疾病就是一种缘,缘空。第六爻,是佛家讲的无执,不要有执着。我常跟学生讲,无执是不要有执着。不要执着于名利,不要求长寿。还有无执本身,你也不要去执着,总是把无执放在嘴上,你已经是执着了,所以连无执也要拿掉。同样,不要讲自己无妄,连无妄一念也要舍掉。

最后,我前面讲到无妄,在儒家是诚,诚和无妄有什么异同? 我的书里老是讲诚,没有讲无妄,无妄是佛学的词语,虽然文王 讲了无妄,但我没讲,我只讲诚。诚和无妄在相同的部分,诚是 真实,你本性很真实。无妄是什么呢?是无假,没有假。佛家看 的所有缘都是假的,都是幻象,无妄是真实,但这个真是无假, 没有假。"诚者,天之道"。无妄呢?也是天真,天的真。诚是阳, 无妄也是阳。诚是一种德,无妄也是一种戒律,佛学讲戒,戒是 道德。这些是相同的地方。那么,诚和无妄有什么差别呢?这个 很难分,我勉强区分一下。诚是儒家讲的,无妄是佛家讲的,道 家也讲无妄,无假。诚是指修养,无妄不是修养,无妄是一种本质, 本质无妄。诚,是意志,是意之诚。无妄,是心地的纯洁。这是 它们之间的一点差别。所以一般来讲,无妄和诚是可以相通的。

## 大畜卦(三)第二十六



扫一扫, 进入课程

"畜"字有两种含义,一种是畜养,一种是储蓄。一方面是畜养孩子,畜养家畜,一方面是指对动物、对小孩子的畜养以后,要发展它的力量。畜牧,一方面是养,把它们从野生变成家生,断掉它的野性,但是断掉野性之后,我们还要培养它的力量,让这个力量能够对我们有帮助。所以,畜有两个意思,一个是畜养,一个是积蓄。

大畜,从这六根爻来讲,下面三根是乾,乾是强壮,天行健,是健;上面三根爻是山,是艮,是止,止其健,控制健。太强壮了,就像野牛,所以要训练它、控制它。另外一个现象,下面是天,上面是山,天在山下,天在山当中,代表畜养之大,故称大畜。还有一象,在这个卦里面,两根阴爻,一个是大臣,一个是君主,他们对付四根阳爻,阳是大,所以这两根阴爻如何畜养四根阳爻。这个卦在古代多半会解作国君畜养人才,人才就像野牛一样,本来很野,有才干的人是很野的,要加以畜牧、畜养,把他们的野性除掉,然后他们能把力量贡献给你,所以是为国家培养人才,称"大畜"。我们学过一个小畜卦,"小畜"是等待时机,一根阴对付五根阳,时候未到。现在有两根阴了,是君臣共同合作来培养人才。



大畜。利贞, 不家食吉, 利涉大川。

卦辞说"利贞",这个贞,指第五爻的君主,是主爻,就是利于谦。这个卦的第五爻,因为是阴爻,有谦,用谦的方法来处阳,来训练人才,不能用强硬的手段。所以这里的利贞是利于谦。"不家食,吉","食"就是俸禄薪水,不为家庭而食,不强调自己的家庭,就是说培养的人才要为了国家,而不是只强调自己的家庭。"不家食",就是不要强调自己的家,要以国为先,这样才吉。"利涉大川",如果能够训练这样的人才为国家所用,就可以渡过大川。大川是危险,国家有危险的时候可以渡过,因为能培养人才,人才为你所用。



初九。有厉, 利已。

初九"有厉",厉代表外在的危险。"利已",利于止。为什么呢?因为初爻上面还有两根阳爻,一起往上走不得了,阳气太盛,野性太多,所以有危险,对这个初爻要加以限制。初爻位正,和第四爻相应,故第四爻要对初爻加以限制,不要让初爻发展得太快,太冲动。



九二。舆说较。

九二在三根阳爻当中,就像一个车子的车轴。"舆说转","说"